III. Молитва Божими рисами

Час молитви в групі: 30 хв.
Час особистої молитви: 40 хв.

 ПРИМІТКА: Божі риси служать найбільшим спонуканням і джерелом сили для вашої особистої молитви.

- Цю інформацію варто використовувати під час зустрічей груп для навчання і підбадьорення ваших людей.
- Рекомендується, щоб ви усно представили кожну із 15 рис Бога, відвівши кілька хвилин на те, щоб застосувати кожен із підпунктів — по 2–3 хвилини.
- Потім ви переходите до наступної теми.
На один раз потрібна лише обмежена кількість — зазвичай 30 хвилин є цілком прийнятним часом для групи.
- Після часу вступу відведіть додаткових 40 хвилин (по 5 хвилин на кожну з 8 тем) для особистої усамітненої молитви — бажано на вулиці.
- Для подальшого домашнього використання рекомендується, щоб учасники брали лише по одному віршу до кожної риси за раз. Так їм буде легше і простіше застосовувати цей підхід до молитви, його можна буде повторювати, щоб молитва підносилася з благоговінням, а не перетворилася на рутину.
- Якщо за раз ви будете використовувати одну сторінку, то тут наведено достатньо Божих рис для проведення п’яти або більше молитовних зустрічей.
- Ці 5? зустрічей можна повторити, використовуючи нові вірші до кожної з рис або кожного з атрибутів.
- Для поглиблення любові до Бога безцінним методом буде запис думок, питань і знайдених віршів, що пов’язані з кожною рисою.

**Вступ**

У цьому розділі розглянемо кілька Божих рис. Мета полягає в тому, щоб допомогти вам зробити перші кроки і дати приклад, як можна поглиблювати своє пізнання Бога. Після кожної риси подано коротке визначення, а потім кілька віршів зі Святого Письма, що цю рису описують. Також для підбадьорення було взято кілька цитат із книги *«Пізнання Святого»* А. У. Тозера. Коли ви будете розмірковувати про те, хто є Бог, ви побачите, що варто записувати свої думки, питання та вірші, які стосуються кожної риси.

«Божі риси є не ізольованими особливостями Його характеру, а гранями Його цілісної істоти. Вони є навіть не рисами самі по собі, а радше думками, якими ми міркуємо про Божественні аспекти досконалого і нероздільного Цілого, або іменами, якими називаємо те, що, наскільки нам відомо, є істиною відносно Божества»[[1]](#footnote-1).

**Незбагненний**  — за межею розуміння

Єзекіїля 1:26–28, Об’явлення 1:14–16, Ісаї 55:8–9

Може здатися дивним, чому ця характеристика включена до Божих рис, однак це відправна точка смирення, починаючи з якої ми можемо пізнавати Бога. Він завжди буде перевищувати наше людське розуміння, а тому завжди буде великим у славі.

Коли Дух буде знайомити нас із чимось, що виходить за межі нашого розуміння, Він завжди показуватиме нам щось подібне, що ми уже знаємо, але Він завжди буде обережно формулювати свої описання, щоб ми не вдалися до рабського буквалізму. Наприклад, коли пророк Єзекіїль бачив відкрите небо і видіння Бога, то він розумів, що дивиться на те, чого описати словами не може. Те, що він бачив, цілковито відрізнялося від усього, що він знав раніше, тож йому довелося вдаватися до мови аналогій. «А подоба тих істот була на вид вугілля з огню».

Що ближче він підходив до вогняного трону, то менш певними ставали його слова: «А згори небозводу, що над їхньою головою, була подоба трону на вигляд каменя сапфіру; а на подобі трону була подоба на вигляд людини, на ньому згори. І бачив я ніби блискучу мідь, на вид огню в середині його навколо… Це був вигляд подоби Господньої слави!»[[2]](#footnote-2).

**Величний** — вказівка на високість та гідність.

Псалом 8:2; Псалом 96:6; Ісаї 24:14; Євреїв 1:3,8

**Безкінечний** — той, що не має міри, не має початку або кінця.

Римлян 11:33

**Всемогутній —** безмежна Божа сила для виконання Його волі.

Єремії 32:17,18,27; Псалом 21:14

**Незмінний** — завжди той самий у досконалості, намірах, рішеннях.

Псалом 102:26–28; Євреїв 13:8

Якщо моральна істота міняється, то ці зміни відбуваються в одному з трьох напрямків. Вона має стати або кращою, або гіршою, а в тому випадку, коли моральна її сторона залишається без змін, то зміни мають відбутися у самій істоті, наприклад, перейти від дитинного віку до зрілості або від одного порядку існування до іншого. Цілком очевидно, що Бог не може змінюватися у жодному із цих напрямків. Його досконалість назавжди виключає такі можливості.

Бог не може змінитися в кращу сторону. Оскільки Він абсолютно святий, то Він ніколи не був менш святим, ніж є зараз, і ніколи не зможе бути святішим, ніж був завжди. Так само Бог не може змінитися в гірший бік. Будь-яке погіршення у невимовно святій Божій природі неможливе. Вважаю, що навіть думати про таке неможливо — щойно ми допустимо таку думку, і вже той, про кого ми так мислимо, є не Богом, а кимось іншим, меншим від Того, ким є Він[[3]](#footnote-3).

**Добрий** — доброзичливий до всього творіння

Псалом 119:68, 136:1, Єремії 33:11

Божа доброта — це те, що спонукає Його бути добрим, щирим, доброзичливим до людей та виявляти їм своє благовоління. Він є добросердним і співчутливим, і Його незмінне ставлення до всіх моральних істот є відкритим, щирим, доброзичливим. За своєю природою Він схильний дарувати блаженство, а щастя Його людей приносить Йому святу насолоду[[4]](#footnote-4).

**Справедливий** — неупереджений, чесний.

Приповісті 29:26, Псалом 75:3,8

**Святий** — ідеально чистий, непорочний і морально довершений.

Вихід 15:11, Ісаї 6:3, Об’явлення 4:8

**Всезнаючий** — той, хто знає все, що є чи буде відомим.

Псалом 139:1–6, Ісаї 40:13–14, Римлян 11:34

Говорячи про Боже всезнання, ми говоримо про те, що Він володіє досконалим знанням, і тому в Нього немає потреби щось пізнавати. Проте Його всезнання означає також, що Бог ніколи нічого не пізнавав і не може пізнати.

Писання показує, що Бог ніколи нічого не довідувався від когось іншого. «Хто Господнього Духа збагнув, і де та людина, що ради свої подавала Йому? З ким радився Він, і той напоумив Його, та навчав путі права, і пізнання навчив був Його, і Його напоумив дороги розумної?» «Бо хто розум Господній пізнав? Або хто був дорадник Йому?» Ці риторичні запитання, поставлені пророком і апостолом Павлом, показують, що Бог ніколи нічого не пізнавав[[5]](#footnote-5).

**Милосердний** — той, хто ставиться до злочинця краще, ніж той заслуговує (стосовно правопорушення); той, хто проявляє співчуття.

2 Хронік 20:21, Псалом 118:1–4, Луки 6:36

**Вічний** — без початку і кінця.

Повторення Закону 33:27, Ісаї 9:6, 1 Тимофія 1:17

**Всюдисущий** — присутній скрізь, близький до всього, поряд з усіма.

Псалом 139:7–8, Єремії 23:24

У своїй нескінченності і необмеженості Він оточує обмежене творіння і підтримує його. Нічого не може існувати поза Ним. Бог — це наше середовище, як море для риби і повітря для пташки. «Бог над усім, — писав Хільдеберт Лаварденський, — під усім; за межами всього; у всьому, усім не обмежуючись; поза всім, з усього не виключаючись; вище за все, не вивищуючись; нижче за все, не пригнічуючись; цілковито над усім, над усім головуючи; цілковито під усім, усе тримаючи; цілковито у всьому, все наповняючи»[[6]](#footnote-6).

**Вірний** — той, хто тримає слова; дотримує своїх обіцянок.

Псалом 89:2–9, 34, Ісаї 25:1, Плач Єремії 3:23

**Мудрий** — той, хто показує глибоке розуміння, тонке розрізнення і розсудливість.

Даниїла 2:20–23; Приповісті 3:19,20

**Всевладний** — той, хто має найвищу владу.

1 Хронік 29:11–13, 1 Тимофія 6:15

Божа всевладність — це риса, завдяки якій Він керує цілим творінням. Бути всевладним Богом — значить бути всезнаючим, всемогутнім і абсолютно вільним. Причини:

Якщо існує якесь знання, навіть наймізерніше, яке було б не знайоме Богові, то Його правління обірвалося б якраз на цьому пункті. Щоб бути Господом усього творіння, Він має володіти усім знанням. І якщо Богові бракувало б навіть якоїсь мізерної дещиці влади, то цей брак поклав би край Його правлінню і скасував Його царство; якщо б навіть найменша часточка влади належала комусь іншому, то Бог був би обмеженим правителем, а отже, не був би суверенним та всевладним.

Крім того, Його всевладність вимагає, щоб Він був абсолютно вільним, що просто означає, що Він повинен мати свободу робити усе, що бажає — будь-де, у будь-який час для виконання Своїх вічних задумів у всіх деталях без жодних перешкод. Якщо б Він не мав такої свободи, то був би менш ніж всевладним[[7]](#footnote-7).

Використовуйте цей додаток за основу для подальших пошуків та глибшого пізнання нашого могутнього Бога.

1. Тозер. *Пізнання Святого.* Вид-во HarperCollins: 1961. С. 121. [↑](#footnote-ref-1)
2. Тозер , 11 [↑](#footnote-ref-2)
3. Тозер ,76 [↑](#footnote-ref-3)
4. Тозер , 128 [↑](#footnote-ref-4)
5. Тозер, 85 [↑](#footnote-ref-5)
6. Тозер, 116 [↑](#footnote-ref-6)
7. Тозер, 170 [↑](#footnote-ref-7)